
 

A POESIA COMO FORMA DE DESAFIAR AS AMARRAS DA 
COLONIALIDADE: UMA ANÁLISE COMPARATIVA ENTRE AS 

EXPERIÊNCIAS MIGRANTES DE GLORIA ANZALDÚA E SAFIA 
ELHILLO 

 
 
DOI:10.47677/gluks.v25i03.560 
Recebido: 31/07/25 
Aprovado: 22/11/25 

QUITO, Victória Louise1 
PASSOS, Ellen Gomes2 

GONZALEZ, Rafaela Machado3 
 

RESUMO: Este artigo propõe uma análise comparativa entre as obras das poetisas Gloria 
Anzaldúa e Safia Elhillo, buscando compreender como a poesia se torna uma ferramenta para 
desafiar a colonialidade e as amarras impostas às mulheres de identidades culturais não 
hegemônicas no Norte Global. A pergunta-guia da pesquisa é: existem convergências entre as 
experiências das autoras frente às opressões culturais, raciais e de gênero vividas nos Estados 
Unidos? Como referenciais teóricos, além de Anzaldúa e Elhillo, mobilizamos as teorias 
viajantes de Edward Said e as concepções de identidade cultural de Stuart Hall. A estratégia 
analítica do trabalho baseia-se na aproximação crítica de bibliografias produzidas pelas 
autoras sobre sua identidade cultural. Assim, exploramos como as ideias e vivências de 
Anzaldúa e Elhillo, mesmo em contextos distintos, se entrelaçam e se ressignificam. Como 
considerações finais, compreendemos que suas obras convergem ao transformar a dor do 
deslocamento e da colisão cultural em um potente espaço de reinvenção e insurgência. Ambas 
utilizam do artivismo a partir da linguagem poética como meio de denúncia e de construção 
de novas subjetividades, desafiando as lógicas coloniais e patriarcais que buscam definir, 
limitar e silenciar seus corpos e suas narrativas. 
 

PALAVRAS-CHAVE:  Poesia, Artivismo, Migração, Hibridismo, Feminismos. 

 
 
 Introdução 

i dream my alternate selves      each with a face borrowed from photographs 
of 
the girl who became my grandmother   brows & body rounded and cursive 
like arabic 

3 Graduanda em Relações Internacionais pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). 
[http://lattes.cnpq.br/8425910992892242]. E-mail: rafaelamgmachado@gmail.com 

2 Mestra em Estudos Estratégicos Internacionais pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
(PPGEEI/UFRGS), mestranda em Direito pela Universidade Federal de Santa Catarina (PPGD/UFSC), bacharela 
em Relações Internacionais pela Universidade Federal do Pampa (Unipampa). 
[http://lattes.cnpq.br/7168165269522013]. E-mail: ellengomespassos@gmail.com 

1 Mestranda em Relações Internacionais pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro 
(PPGRI/PUC-Rio). Bacharela em Relações Internacionais pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). 
[http://lattes.cnpq.br/8978580329652749]. E-mail: victorialquito@gmail.com 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               123 

http://lattes.cnpq.br/8425910992892242
http://lattes.cnpq.br/7168165269522013
http://lattes.cnpq.br/8978580329652749


 

but wake to the usual borderlands 

– Safia Elhillo, trecho do poema “HOW TO SAY”4 (2022, p. 13).5 
 

Gloria Anzaldúa (2005, p. 705) define o dilema das pessoas que ocupam mais de 

uma cultura devido à migração como uma “luta de carne, uma luta de fronteiras, uma guerra 

interior”. Segundo a autora, isso se deve à colisão cultural que sofrem, cuja libertação só seria 

possível por meio do desenvolvimento de uma consciência mestiza que viabilizasse uma 

existência fora dos padrões já estabelecidos. Na presente pesquisa, seu trabalho encontra a 

produção da escritora Safia Elhillo. De acordo com a segunda autora, “o seu corpo, 

pertencente a uma mulher negra, arabófona, falante de inglês, que vive nos Estados Unidos e 

possui origem sudanesa – um país africano resultado da diáspora de língua árabe – é 

classificado pela modernidade/colonialidade como um corpo intruso no espaço” (Elhillo, 

2021, apud Passos et al., 2024, p. 439). Assim, esta autora utiliza a plataforma poética para 

desafiar os pressupostos modernos e criar uma realidade Outra6: “for every country that i’ve 

lost i make another & i make another” (Elhillo, 2017, p. 32). 

A partir do exposto, a presente investigação pretende responder à seguinte pergunta 

de pesquisa: quais os principais pontos de convergência entre as obras de Safia Elhillo e 

Gloria Anzaldúa quanto ao desafio da identidade de mulheres migrantes do Sul no Norte 

Global? Para responder à pergunta de pesquisa elencada, o trabalho baseia-se no seguinte 

objetivo geral: Explorar como os escritos poéticos de Elhillo e Anzaldúa selecionados para 

reflexão no presente artigo – a partir de recorte que prioriza questões referentes à identidade 

cultural e à resistência  – desafiam pressupostos coloniais e patriarcais da realidade 

contemporânea.  

A fim de conceder robustez ao referencial teórico do trabalho, relacionar-se-á os 

escritos de Gloria Anzaldúa e de Safia Elhillo a partir de proposições teóricas como: a 

6 Em Said (2007), temos que a Europa construiu suas mais recorrentes e antigas imagens do Outro no Oriente; já 
as teóricas decoloniais das ciências sociais consideram que todo o mundo colonizado foi definido como o Outro 
da Modernidade-colonialidade ocidental (ver Carneiro, 2005; Fernández, 2019; Johanes, 2002). Já neste artigo, 
empregamos o uso do termo “Outra(o)” como adjetivo que caracteriza a criação de alternativas às imposições 
das ontologias da colonização, de acordo com as propostas de criação de mundos Outros (ver Mignolo, 2003; 
Araújo, 2020; Daher, 2020). 

5 Em respeito à liberdade poética das autoras, os poemas citados seguirão a formatação original, conforme consta 
nas obras de Safia Elhillo e Gloria Anzaldúa. Neste sentido, as citações diretas que compreendem as referidas 
produções não seguirão estritamente as regras de formatação definidas pela Associação Brasileira de Normas 
Técnicas (ABNT). 

4 Em tradução livre: ​
sonho com meus eus alternativos       cada um com um rosto emprestado de / fotografias da / garota que se tornou 
minha avó       sobrancelhas e corpo arredondados e cursivos / como o árabe / mas acordo nos limiares de sempre 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               124 



 

definição de teorias viajantes composta por Edward Said, a concepção de identidade cultural 

contornada por Stuart Hall, e o artivismo como forma de expressão. As proposições 

mencionadas foram selecionadas enquanto componentes teóricos da presente pesquisa por 

acreditarmos que expressam como questões eminentemente internacionais podem ser 

encontradas em lócus tidos como “não tradicionais”, além de proporcionarem interpretações 

complementares a partir dos mesmos trabalhos - as poesias de Anzaldúa e Elhillo. 

Enquanto estratégia analítica, o trabalho partirá de breve análise da bibliografia 

produzida pelas autoras de modo comparativo. Para dar andamento à pesquisa, o trabalho 

estará dividido em seções e subseções, sendo elas: 2. Histórias transatlânticas e o encontro na 

mesma casa (ou prisão): os Estados Unidos; 2.1 Pontos de origem; 2.2 Histórias 

transatlânticas e o encontro na mesma casa (ou prisão): os Estados Unidos; 2.3 Entre 

identidade cultural e artivismos: a cultura como ponto chave de encontro; e, por último, a 

seção de considerações finais sobre o elencado. Por fim, como resultados parciais da presente 

pesquisa, propõe-se que as obras de Gloria Anzaldúa e Safia Elhillo, embora separadas pelo 

tempo e por especificidades culturais, convergem ao transformar a dor do deslocamento em 

reinvenção. Para identificar esse resultado, a pesquisa trabalhará a partir das perspectivas 

teóricas já mencionadas. 

 

 Histórias transatlânticas e o encontro na mesma casa (ou prisão): os Estados Unidos 

fact: 
the arabic word هواء     /hawa/    means wind 
the arabic word هوى     /hawa/    means love 
 
test: [multiple choice] 
abdelhalim said     you left me holding wind in my hands 
                              or 
abdelhalim said    you left me holding love in my hands 
 
             abdelhalim was left                empty 
                                                            or 
             abdelhalim was left                full 
 
  fairouz said           o wind   take me to my country 
                                or 
  fairouz said           o love   take me to my country 
 
             fairouz is looking for             vehicle 
                                                            or 
            fairouz is looking for              fuel 
 
  oum kalthoum said       where the wind stops her ships   we 
stop ours 
                                        or 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               125 



 
  oum kalthoum said       where love stops her ships   we stop 
ours 
 
              oum kalthoum is                   stuck 
                                                            or 
              oum kalthoum is                   home 
 

– Safia Elhillo, “Vocabulary” (2017, p. 2, grifos da autora)7. 

 

Promover o encontro entre os textos de Anzaldúa e Elhillo é fazer circular duas 

situações distintas, apesar de suas semelhanças. Por mais que as duas autoras tenham 

compartilhado passaportes de cidadãs dos Estados Unidos da América e por mais que ambas 

sejam artistas cujas obras expressam tanto a situação política das mulheres migrantes no país, 

quanto suas experiências pessoais nesse cenário, muito ainda precisa ser compreendido sobre 

os contextos de cada uma antes que partamos para suas proximidades. Não há aqui a intenção 

de homogeneizar suas situações sob a manta das alcunhas de mulheres, artistas ou migrantes. 

Para isso, levaremos em consideração as propostas de Edward Said sobre mobilidades 

teóricas. Em seu livro The World, the Text and the Critique, dedicado à explanação de seu 

posicionamento quanto à crítica literária, Said (1983) apresenta as teorias viajantes, 

caracterizadas como ideias e abordagens que passam “de pessoa a pessoa, de situação a 

situação, de um período a outro”, num movimento que é “tanto um fato da vida quanto uma 

condição útil para a atividade intelectual” (Said, 1983, p. 226, tradução nossa). Além de 

definir as teorias viajantes, Said versa sobre a existência de um padrão recorrentemente 

identificável dessas viagens teóricas, que resume em quatro estágios: 

 
Primeiro, há um ponto de origem, ou o que parece ser um, um conjunto de 
circunstâncias iniciais em que a ideia nasceu ou entrou no discurso. Segundo, há 
uma distância percorrida, uma passagem pela pressão de vários contextos à 
medida que a ideia se desloca de um ponto anterior para outro momento e lugar em 
que ganhará novo destaque. Terceiro, há um conjunto de condições – chamemos 
de condições de aceitação ou, como parte inevitável da aceitação, de resistências – 
que então confrontam a teoria ou ideia transplantada, possibilitando sua introdução 
ou tolerância, por mais estranha que possa parecer. Quarto, a ideia agora totalmente 
(ou parcialmente) acomodada (ou incorporada) é, até certo ponto, transformada 

7 Em tradução livre: ​
“fato: / a palavra árabe هواء      /hawa/      significa vento / a palavra árabe هوى      /hawa/      significa amor / teste: 
[múltipla escolha] / abdelhalim disse      você me deixou segurando vento em minhas mãos / ou / abdelhalim 
disse      você me deixou segurando amor em minhas mãos / abdelhalim foi deixado      vazio / ou / abdelhalim 
foi deixado      cheio / fairouz disse      oh vento  leve-me ao meu país / ou / fairouz disse      oh amor  leve-me ao 
meu país / fairouz está procurando por      veículo / ou / fairouz está procurando por      combustível / oum 
kalthoum disse      onde o vento parar seus navios  nós paramos os nossos / ou / oum kalthoum disse      onde o 
amor parar seus navios  nós paramos os nossos / oum kalthoum está      preso / ou / oum kalthoum está      em 
casa” 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               126 



 
por seus novos usos, sua nova posição em um novo tempo e lugar (Said, 1983, pp. 
226-227, tradução nossa, grifo nosso). 

 

Com base nesses estágios, Said (1983) entende que a consciência crítica teria a ver 

com a contextualização da teoria como parte do tempo e espaço na qual foi concebida 

inicialmente e com a utilização dessa conjuntura como referência para comparar com as suas 

utilizações subsequentes. Assim, a pessoa crítica literária seria capaz de responder a questões 

como: de que forma a diferença contextual (de tempo, espaço, recorte cultural) pode 

modificar as teorias? Esse movimento as faz perder ou ganhar força? 

De acordo com essa concepção, fornecemos neste artigo o combustível para a 

promoção de uma viagem consciente entre o que Anzaldúa expõe em seus escritos e quais 

partes, entre eles, podem ser comparadas com os relatos e poesias de Elhillo. A intenção é 

integrar a consciência crítica sobre esse tipo de movimento como forma de localizar as 

autoras e evidenciar os posicionamentos que nós, como também autoras, tomamos ao longo 

do trabalho. Se fazemos esse movimento, é porque identificamos diversos pontos de coerência 

entre as ideias de ambas as autoras, mas também entendemos que seus respectivos contextos – 

bem como as nossas próprias realidades particulares enquanto autoras deste texto – fazem do 

presente trabalho uma transformação de suas formulações. Esse olhar particular, admitimos, 

pode deixar tanto ou mais ideias de fora quanto a quantidade que é mobilizada. 

Falar do trabalho artístico e teórico de Glória Anzaldúa e Safia Elhillo sem abordar 

eventos e fatos constitutivos de suas vivências significaria menos do que contar suas histórias 

pela metade – significaria nem contá-las verdadeiramente. Por isso, contra o utilitarismo das 

formas de pesquisa tradicional, nosso esforço é em prol de um mergulho com profundidade – 

talvez nunca suficiente – no que essas mulheres carregam em suas costas8. 

 
 
Pontos de origem  

​ Nossa viagem começa na América do Norte. Glória Anzaldúa viveu entre 1942 e 

2004, nascida no culturalmente complexo estado do Texas (já parte dos Estados Unidos), que 

então havia sido anexado há apenas um século, como desfecho da Guerra 

Mexicano-Americana (1846-1848). Por isso, apesar de sua família ser, há gerações, parte do 

que fora burocraticamente compreendido como o México, Anzaldúa já veio ao mundo com a 

8 Ao falar sobre suas origens, Anzaldúa (1987, p. 21) diz: “eu sou uma tartaruga, aonde vou eu carrego “meu lar” 
nas costas”. 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               127 



 

nacionalidade estadunidense, na vivência fronteiriça do Vale do Rio Grande. É a partir dessa 

imbricação que escreve sobre os borderlands, os limiares, as fronteiras. 

​ De origem campesina, a autora trata da imbricação e das complexidades da existência 

mestiça como alguém que viveu “totally immersed en lo mexicano, a rural, peasant, isolated, 

mexicanismo”9 (Anzaldúa, 1987, p. 21, grifos da autora10). Portanto, explica que é essa 

posicionalidade que permite que ela esteja à vontade para se rebelar contra sua cultura, sem 

sentir que a está traindo (Anzaldúa, 1987). Assim, identifica-se como chicana e evidencia em 

seus escritos tanto a sua homossexualidade, quanto os problemas de gênero que observa 

dentro da cultura mexicana. Com relação a esse grupo social, Lobo (2015. p. 19) explica que: 

 
A cultura chicana, como se apresenta hoje, é um fenómeno recente, que germinou na 
década de 1960 com El Movimiento – a luta dos chicanos pela autodeterminação e 
autodefinição na sociedade americana dominante. Inicialmente contendo uma 
conotação pejorativa, usada como insulto para estereotipar mexicanos pobres, a 
designação de “chicano” foi reformulada naquela década para representar a 
especificidade deste povo, como forma de resistência à assimilação na cultura 
angloamericana. “Chicano” passou então a implicar a compreensão da história de 
discriminação que os mexicanos encontram nos EUA, funcionando como 
reafirmação específica de todos aqueles que recusam pertencer a um único sistema 
cultural e que reclamam o direito ao hibridismo próprio de quem vive entre 
realidades distintas. 

 

​ Imersa nessa identidade cultural, aos 27 anos, Anzaldúa formou-se licenciada em 

Artes e Literatura Inglesa (1969) e aos 30, já era mestra na mesma disciplina (1972). Dentre 

suas experiências práticas, lecionou em escolas públicas no Texas – onde não podia, 

oficialmente, promover a cultura chicana, mas o fazia em segredo – e na Universidade de São 

Francisco – onde fora convidada para integrar um programa voltado para a literatura de 

mulheres de Terceiro Mundo (Ferreira, 2023). Também integrou movimentos sociais chicanos 

e feministas – chegou a constituir o sindicato Women’s Writer’s Union e a associação Feminist 

Writer’s Guild –, e tentou  estabelecer uma ponte entre os dois, mas sem deixar de criticar as 

lacunas que neles observava (Ferreira, 2023). 

​ Ao longo de sua trajetória, o contexto político nos Estados Unidos de certo teve 

grande importância. No país, os movimentos pelos direitos civis ganharam grande força a 

10 Neste artigo, optamos por deixar todas as manifestações das autoras no original, uma vez que ter contato direto 
com suas declarações, mesmo que não formuladas em texto poético, pode ajudar a leitora a abarcar uma maior 
compreensão sobre a contribuição de suas obras. As traduções ficarão em notas de rodapé e, em uma tentativa de 
preservar a forma bilíngue de seus escritos, traduziremos para o português apenas palavras expressas em língua 
inglesa, preservando o que estiver em árabe e espanhol. 

9 Em tradução livre: “totalmente imersa en lo mexicano, um mexicanismo rural, campesino, isolado”. 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               128 



 

partir dos anos 1950, e atingiram seu auge ao decorrer dos anos 196011, período durante o qual 

a autora cursava graduação, mestrado e lecionava. Dentre os muitos grupos que ascenderam à 

luta política nesse período, estavam os Chicanos, conforme explica Flores (2016, p. 4):  

             
Os anos entre a Segunda Guerra Mundial e a era dos direitos civis “chicanos” do 
final dos anos 1960 e 1970 foram um período crucial de interstício durante o qual os 
mexicanos americanos enfrentaram políticas raciais, trabalhistas e de imigração 
restritivas, fundaram suas próprias organizações de direitos civis e desenvolveram 
relacionamentos complexos com cidadãos mexicanos. 

 

Mediante essa lista nada exaustiva de experiências e contextos políticos, Anzaldúa 

publicou seu primeiro livro, This Bridge Called My Back: writings by radical women of color 

(1981), uma antologia de textos de diferentes mulheres feministas editados por ela. Seu livro 

de maior projeção, no entanto, viria a ser conhecido pouco depois: Borderlands/La frontera: 

the new mestiza, escrito apenas por Anzaldúa, foi publicado em 1987 e trouxe em seu corpo 

os principais conceitos e boa parte das poesias que mobilizaremos ao longo deste artigo. 

 
 
Percorrendo distâncias, condições e resistências: la frontera encontra asmarani 

asmarani makes prayer​
verily  everything that is lost will be​
given a name  & will not come back​
but will live forever 
 
& verily            a border-shaped wound will​
be licked clean           by songs naming​
the browngirl          in particular          verily she​
will not heal but          verily the ghosts will​
not leave her alone verily when asked how​
she got her name          if telling the truth           she​
will say          [a woman died           & everything​
                                                        wants a home] 
– Safia Elhillo (2017, p. 1, grifos da autora)12 
 
 
Cuando vives en la frontera 

people walk through you, the wind steals your voice, 
you’re a burra, buey, scapegoat, 
forerunner of a new race, 
half and half – both woman and man, neither – a new 
gender; 

(...) 

12 Em tradução livre: “asmarani faz uma oração / em verdade tudo o que está perdido irá / receber um nome & 
não voltará / mas viverá para sempre / & em verdade          uma ferida em forma de fronteira será / limpa    por 
canções que nomeiem / a garota marrom            em particular           em verdade ela / não se curará mas           em 
verdade os fantasmas / não a deixarão em paz em verdade quando perguntada como / ela conseguiu seu nome           
se disser a verdade           ela / irá dizer [uma mulher morreu            e tudo /            quer um lar]” 

11 Para maiores informações sobre o assunto, verificar: Davis, 1998. 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               129 



 
In the Borderlands 

you are the battleground 
where enemies are kin to each other; 
you are at home, a stranger, 
the border disputes have been settled 
the volley of shots have scattered the truce 
you are wounded, lost in action 
dead, fighting back; 

(Anzaldúa, 1987, pp. 194-195, grifos da autora).13 
 

Safia Elhillo nasceu no estado de Maryland, no nordeste dos Estados Unidos, em 

1990. Suas origens não estavam tão próximas e imbricadas quanto o México de Anzaldúa: de 

família sudanesa, desde o começo sua existência foi marcada pelas fronteiras, pelas 

borderlands de quem nasceu e cresceu a um oceano de distância do espaço que moldou a 

cultura de seus antepassados. E daí também surge outro contraste com a autora chicana: em 

poemas e outros formatos de texto, Elhillo (2021) destaca a complexidade histórico-cultural 

que forma o Sudão e não assume compromissos com a identidade do país: 

 
In terms of origin, my people are Sudanese, but there is no precision to be found in 
identifying myself in terms of country (...). Sudan was one nation and became two 
nations, two Sudans, and before it was Sudan, it was many other things by many 
other names.14 

 

Uma de suas mais utilizadas justificativas para esse distanciamento mora na 

etimologia do nome “Sudão”: “The Arabophone person who named the country of my 

origins, in naming it, othered it, racialized its people as not his people. Black people, named 

by an Arabophone tongue. Sudan, plural of aswad: ‘black’” (Elhillo, 2021, grifo da autora)15. 

É com base nesse tipo de ideia que a autora disserta sobre sua busca para descrever sua 

identidade, e alcança a percepção de que, apesar de identificar-se a partir de sua negritude (o 

grupo ao qual ela entende ser primariamente pertencente), lhe falta um termo que resuma sua 

situação específica dentro desse coletivo (Elhillo, 2021). Por fim, enquanto não chega a um 

15 Em tradução livre: “A pessoa arabófona que nomeou o país de minhas origens, ao nomeá-lo, classificou-o 
como o Outro, racializou suas pessoas como não sendo de seu povo. Pessoas negras, nomeadas por uma língua 
arabófona. Sudão, plural de aswad: ‘negro’”. 

14 Em tradução livre: “Em termos de origem, meu povo é sudanês, mas não há precisão em me identificar em 
termos de país [...] O Sudão era uma nação e se tornou duas nações, dois Sudões, e antes de ser Sudão, era 
muitas outras coisas com muitos outros nomes.” 

13 Em tradução livre: “Cuando vives en la frontera / as pessoas passam por você, o vento rouba sua voz, / você é 
uma burra, buey, bode expiatório,  / precursora de uma nova raça, / meio a meio – tanto mulher quanto homem, 
nenhum dos dois – um novo gênero; / (...) / Nos Limiares / você é o campo de batalha / onde os inimigos são 
parentes uns dos outros; / você é, em casa, uma estrangeira, / as disputas na fronteira foram estabelecidas / a 
rajada de tiros dispersou a trégua / você está ferida, perdida em ação / morta, revidando;” 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               130 



 

termo que ache satisfatório – de forma similar ao movimento de Anzaldúa16 quando discorre 

sobre os grupos que integra –, Elhillo (2021) explicita que identifica-se como uma mulher 

negra arabófona que vive nos Estados Unidos e tem origem no Sudão, país africano falante de 

árabe. 

Em um breve apanhado quanto ao seu trabalho artístico e profissional, interessa 

evidenciar que, agora com 35 anos, a poetisa já publicou quatro livros de poesia: The January 

Children (University of Nebraska Press, 2017), Home Is Not A Country (Penguin Random 

House, 2021), Girls That Never Die: Poems (Penguin Random House, 2022) e Bright Red 

Fruit (Penguin Random House, 2024) e recebeu diversos prêmios enquanto autora. 

Graduou-se pela New York University e obteve o diploma de mestrado em Belas Artes 

(poesia) pela The New School. Já foi professora de poesia em algumas universidades a partir 

dos fellowships que recebeu (como as bolsas Ruth Lilly e Dorothy Sargent Rosenberg 

Fellowship, da Poetry Foundation, a Cave Canem, e a Wallace Stegner Fellowship, da 

Stanford University). Elhillo trabalha com o texto poético desde o ensino médio, quando 

começou a participar de movimentos de poesia Slam – incluindo o canal do Youtube para 

difusão da poesia falada, Button Poetry17 – e tornou-se professora e fundadora do grupo Slam 

NYU quando chegou à graduação (Uyeda, 2021).  

Em suas diferentes – mas muitas vezes convergentes – histórias, as poetisas e teóricas 

das fronteiras ocuparam, por 14 anos, os mesmos Estados Unidos – substantivo próprio cujo 

plural contém em si o paradoxo dessa afirmação, já que é impossível ocupar mais de um lugar 

simultaneamente. Impossível ocupar múltiplos estados, impossível considerá-los, na prática, 

unidos, vistas suas tantas discordâncias. Podemos dizer, então, que por 14 anos elas podem ter 

visto os mesmos noticiários, vivido o mesmo medo migrante de quem viveu e vive a 

vigilância paranóica Estados Unidos após o 11 de setembro. 

Ao abordar sobre como os Estados Unidos definem a construção entre raça e etnia 

para as vidas migrantes, a escritora Chimamanda Ngozi Adichie (2014), debatendo questões 

que conjecturam a vida da personagem nigeriana Ifemelu, afirma: “Se Ifemelu tivesse 

conhecido Alma em Lagos, a teria considerado branca, mas ali [nos Estados Unidos] 

17 Os vídeos da autora declamando suas poesias podem ser acessados em: 
https://buttonpoetry.com/tag/safia-elhillo/. Acesso em: 15 jul. 2025. 

16 “I will no longer be made to feel ashamed of existing. I will have my voice: Indian, Spanish, white. I will have 
my serpent's tongue – my woman's voice, my sexual voice, my poet's voice. I will overcome the tradition of 
silence” (Anzaldúa, 1987, p. 59). Em tradução livre: “Não vou mais sentir vergonha de existir. Terei minha voz: 
indiana, espanhola, branca. Terei minha língua de serpente - minha voz de mulher, minha voz sexual, minha voz 
de poeta. Vou superar a tradição do silêncio”. 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               131 



 

aprenderia que Alma era hispânica, uma categoria americana que, para confundir, era tanto 

etnia quanto raça” (Adichie, 2014, p. 116). Essa passagem da obra de Chimamanda 

exemplifica como o referido Estado pavimenta-se a partir de uma hierarquia racial, a qual se 

estabelece como o coeficiente definidor de quem as pessoas são, com quem devem se 

relacionar, quais lugares podem [e devem] frequentar, e assim por conseguinte. A partir de 

uma lógica supremacista, o país emaranha culturas naturalmente diversas e apresenta-as como 

uma única definição: aquilo que é estranho. 

Mesmo dividindo diferentes realidades no contexto estadunidense, é latente no 

trabalho de ambas as autoras suas reflexões sobre a violência das fronteiras – e, mais que isso, 

é representativo de suas obras os esforços para superá-la. Quando fala dos borderlands – ou 

limiares18 –, Anzaldúa (1987, p. 3) diz que “a border is a dividing line, a narrow strip along a 

steep edge. A borderland is a vague and undetermined place created by the emotional residue 

of an unnatural boundary”19. Já Elhillo indaga em um de seus poemas: “& what is a country 

but the drawing of a line?”20 (Elhillo, 2017, p. 32). Esse questionamento do que está 

pré-estabelecido permite que ambas as autoras alcancem também a subversão linguística: 

“Until I am free to write bilingually and switch codes without having always to translate, [...] 

my tongue will be illegitimate”21, diz Anzaldúa (1987, p. 59), que traz em seu livro uma série 

de intervenções em espanhol, inclusive as poéticas: 

 
Una lucha de fronteras / A Struggle of Borders  
Because I, a mestiza,  
continually walk out of one culture  
and into another,  
because I am in all cultures at the same time,  
alma entre dos mundos, tres, cuatro,  
me zumba la cabeza con lo contradictorio.  
Estoy norteada por todas las voces que me hablan  
simultáneamente (Anzaldúa, 1987, p. 77). 

 

​ O mesmo é feito por Elhillo em suas poesias: 

 

21 Em tradução livre: “até que eu tenha liberdade para escrever bilíngue e trocar códigos sem sempre ter que 
traduzir, [...] minha língua será ilegítima”. 

20  Em tradução livre: “e o que é um país senão o desenho de uma linha?”. 

19 Em tradução livre: “uma fronteira é uma linha divisória, uma faixa estreita ao longo de uma borda íngreme. 
Um limiar é um lugar vago e indeterminado criado pelo resíduo emocional de um limite não natural”. 

18 Neste artigo, estamos utilizando a tradução de “borderlands” para o português como “limiares”, em harmonia 
com a proposta de Tatiana Nascimento para a edição brasileira do livro “Borderlands/La Frontera”, atualmente 
em financiamento coletivo (A Bolha Editora, 2025).   

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               132 



 
halim's skin is the barely brown 
of صاموطي شاي               tea leaves 
boiled in milk              & was called 
 /asmar/ أسمر
 
& i come from  
cinnamoncolored women  nutmeg 
colored women         & i want my due 
when halim sings /asmar ya asmarani/ 
(Trecho do poema “portrait of abdelhalim hafez with the question of race”. Elhillo, 
2017, p. 52). 

 

Talvez a diferença mais latente entre esse movimento bilingue das duas autoras seja a 

forma de expressão identitária e artística que cada uma escolhe para empregá-lo: a intimidade 

de Anzaldúa com a língua hispânica contrasta com a distância de Elhillo com relação ao 

árabe, notória em sua utilização do formato de dicionário, da tradução, das confusões e 

reflexões frequentes sobre o idioma em si:  

 
the lyrics do not              translate 
arabic     is all verbs      for what stays 
still          in other languages 
 to morning       what the         تصبح
translation      to awake      cannot 
honor cannot contain its rhyme with 
 to swim                 to  make      تسبح
the night a body               of water 
(Trecho do poema “second quarantine with abdelhalim hafez”. Elhillo, 2017, p. 

37)22. 

 
dilute 
 
i forget the arabic word for economy i forget 
the english word for عسل forget the arabic 
word for incense & english word for مسكين 
arabic word for sandwich english for وله & 

مطعم & صيدلية  & safia 
/stupid girl, atlantic got your tongue/  
(Trecho do poema “to make use of water”. Elhillo, 2017, p. 4)23 

23 Em tradução livre: ​
“diluir / eu esqueço a palavra em árabe para economia eu esqueço / a palavra em inglês para عسل esqueço a 
palavra em árabe / para incenso e a palavra em inglês para مسكين / a palavra em árabe para sanduíche a palavra 
em inglês para مطعم & صيدلية / & وله  & safia / /garota estúpida, o atlântico roubou sua língua/” 

22 Em tradução livre:​
“a letra não traduz / o árabe         é todo verbos         para o que fica / parado         em outros idiomas / تصبح         
fazer manhã         o que / a tradução         acordar         não pode / honrar não pode conter sua rima com / تسبح          
nadar          fazer / da noite um corpo          de água” 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               133 



 

Ainda com relação às suas aproximações teóricas, é importante trazer à tona a 

proposta de Anzaldúa sobre a criação de uma consciência mestiza – talvez seja esse o termo 

que Elhillo busca e não encontra para descrever sua própria situação. A semelhança entre 

quem a primeira caracteriza como mestiza e a experiência descrita pela segunda é grande. 

Anzaldúa (1987, p. 79) diz que em uma consciência mestiza, “embora seja uma fonte de dor 

intensa, sua energia vem do movimento criativo contínuo que continua quebrando o aspecto 

unitário de cada novo paradigma”, enquanto o trabalho de Elhillo demonstra sua extensa força 

criativa, expressada, muitas vezes, em questionamentos sobre essa realidade dolorosa. Um dos 

muitos exemplos sobre o encontro de sua perspectiva sobre a dor da realidade com sua arte 

criativa, questionadora e potente na derrubada dos paradigmas opressores é o poema “self 

portrait with yellow dress” (Elhillo, 2017, p. 29)24, quando a autora rejeita seguir de luto e 

constrói uma argumentação que garante aos seus a eternidade e o pertencimento a tudo que 

existe: 

 
self-portrait with yellow dress 
i believe that sometimes          ​ we do not die 

i will not believe that to be housed in a body 

that is black   ​ is to be dressed always 

in black for the funeral             ​ we live forever 

our mouths open & a song falls out           thick 

with a saxophone’s syrup           ​ & all our dead 

in the ground make this land ours             & all 

our missing fathers make us everything’s child 

today i did not dress for a funeral       today i wear 

the yellow dress    ​ & laugh with all my teeth 

today my lost ones are not lost to me     they live 

24 Em tradução livre:​
autorretrato com vestido amarelo /  eu acredito que às vezes         nós não morremos / eu não acredito que ser 
abrigada em um corpo / que é negro          é estar sempre vestida / de preto para o funeral          nós vivemos para 
sempre / nossas bocas se abrem e uma canção sai densa / com a suavidade de um saxofone           & todos os 
nossos mortos / no chão tornam esta terra nossa            & todos / os nossos pais desaparecidos nos tornam filhos 
de tudo / hoje eu não me vesti para um funeral           hoje eu uso / o vestido amarelo            & rio com todos os 
meus dentes / hoje aqueles que eu perdi  não estão perdidos para mim            eles vivem / no vento que balança 
minha saia / hoje este é meu país            hoje eu digo seus nomes / & todos os buracos deixados para trás            
em forma de garotas negras / & garotos negros             são iluminados por centenas de estrelas distantes / hoje eu 
acordei & não estava morta             & amanhã / pode ser diferente mas amanhã              ainda não existe / então 
eu seguro a mão da minha mãe & beijo              o vale marrom / entre cada nó dos dedos              meu irmão abre 
a boca / para rir e a luz entra              pela fresta entre seus dentes / & ninguém nunca mais dirá que meus olhos 
são muito sérios / eu pressiono meu corpo contra um homem que acho bonito       & balanço / ao som de uma 
música que nos conhece              eu vivo para sempre / com meus pés no colo da minha avó / &               eu vivo 
para sempre perto da água / com o sol derramando sobre mim              lembrem de mim desse jeito / & quando 
vierem me buscar              toquem a música que eu amo / no espaço que deixo para trás 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               134 



 
in the wind that gathers my skirt 

today this is my country    ​ today i say their names 

& the all holes left behind            shaped like blackgirls 

& blackboys    ​ are lit up by hundreds of faraway stars 

today i woke up & was not dead     ​ & tomorrow 

might be different but tomorrow   ​does not yet exist 

so i hold my mother’s hand & kiss          the brown valley 

between each knuckle    ​ my brother opens his mouth 

to laugh & the light pours in          through the gap in his teeth 

& no one will ever again say my eyes are too serious 

i press my body to a man that i find beautiful  ​ & sway 

to a song that knows us                i live forever 

with my feet in my grandmother’s lap 

&                                                        i live forever by the water 

with the sun spilled over me       remember me this way 

& when they come for me        ​ play the song i love 

into the space i leave behind 

 

Essa proximidade de ideias entre as autoras pode ser lida, em termos gerais, como uma 

consonância entre as ideias de duas mulheres que decidiram usar a arte poética como forma de 

produção teórica para disputar a realidade que lhes foi apresentada. Carregando consigo suas 

bagagens culturais – como tartarugas, talvez – transformam as identidades que lhes são 

impostas em uma ideia nova, mestiza, a partir de sua compreensão de que as ideologias 

hegemônicas não passam de uma invenção.  

 
 
Entre identidade cultural e artivismos: a cultura como ponto chave de encontro 

A complexidade das obras produzidas por Elhillo e Anzaldúa pode conduzir a 

diferentes interpretações sobre seus escritos. Nesse sentido, com o intuito de delimitar a forma 

como interpretamos as produções das autoras na presente pesquisa, optou-se por apreendê-las 

sob a luz das proposições desenvolvidas por Stuart Hall acerca da temática da identidade 

cultural. Além disso, para entender com maior profundidade sobre o tipo de ativismo que as 

escritoras empreendem ao atuar sobre a realidade por meio da arte, também serão 

considerados outros autores da área de Ciências Sociais e Humanas, os quais, coletivamente, 

lapidaram o conceito de artivismos. Dessa forma, pretendemos refletir sobre a aproximação 

das autoras a partir da cultura que trazem em suas manifestações.  

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               135 



 

Inicialmente, em relação à temática da identidade cultural, Stuart Hall (2006) aborda 

que em processos culturais, “as práticas de representação envolvem sempre as posições a 

partir das quais falamos ou escrevemos – as posições da enunciação” (p. 21). Ou seja, o autor 

menciona que, embora falemos a partir de nossa própria experiência, “quem fala e o sujeito de 

quem se fala nunca são idênticos, nunca estão exatamente no mesmo lugar” (Hall, 2006, p. 

21). Esse parágrafo demonstra a complexidade do fenômeno da identidade cultural, o qual 

“não é tão transparente ou desproblematizado como gostamos de pensar” (p. 21).  

Hall define que “todos nós escrevemos e falamos a partir de um lugar e de um tempo 

em particular, a partir de uma história e de uma cultura que são específicas” (2006, p. 21-22). 

O autor indica que todo o discurso é localizado, portanto, podemos compreender a identidade 

cultural de diferentes maneiras. Quando analisa identidade cultural como uma cultura 

“indivisa mas partilhada, uma espécie de ‘verdadeiro modo de ser’ coletivo, oculto no seio de 

muitos outros modos de ser” (2006, p. 22), Hall propõe que é essa a concepção de identidade 

cultural que permeou as lutas pós-coloniais e os processos diaspóricos. O fato de existirem 

pessoas com uma história - e também, uma ancestralidade - em comum, de forma partilhada, é 

o que desenha “formas emergentes de representação de povos até então marginalizados” 

(Hall, 2006, p. 22), como é o caso do projeto político pan-africano do século XX. Para o 

autor, essa perspectiva sobre a identidade cultural é o que permeia o ato de “reunificação 

imaginária”, em que a África se estabelece como a grande “mãe” destas diferentes 

civilizações. Esse processo de identificação cultural de um “povo uno” foi muito importante 

no processo diaspórico pois se tornou uma fonte de resistência e identidade (Hall, 2006), no 

qual o confronto imagético diaspórico com a representação visual do Ocidente se deu de 

forma articulada, com o intuito de “contrapor-se ao conjunto de normas fraturadas do nosso 

passado” (Hall, 2006, p. 23). 

No entanto, há outra concepção de identidade cultural que é pouco explorada, e que, 

embora se pareça com a primeira, se difere dela. De acordo com o autor, nessa segunda 

concepção, a identidade cultural está mais próxima do “tornar-se” do que efetivamente do 

“ser”. Fazem parte tanto do passado, como do futuro, e sofrem transformações 

constantemente. Para Hall, essa segunda concepção de identidade cultural está sujeita ao 

contínuo jogo existente entre história, cultura e poder (Hall, 2006). Assim sendo, “as 

identidades são os nomes que damos às diferentes formas como somos posicionados pelas 

narrativas do passado e como nos posicionamos dentro delas” (Hall, 2006, p. 24). Além disso, 

 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               136 



 
[...] identidade cultural não é, de modo algum, uma essência fixa, que existe 
inalterada aquém da história e da cultura. Não é um qualquer espírito universal e 
transcendental que nos habita e no qual a história não deixou nenhum traço 
fundamental. Não é um de-uma-vez-por-todas. Não é uma origem fixa à qual possa 
haver um Regresso final e absoluto. É claro que também não é uma mera 
fantasmagoria. É alguma coisa - e não um mero truque da imaginação. Tem as suas 
histórias - e as histórias têm os seus efeitos reais, materiais e simbólicos (Hall, 2006, 
p. 25).  

 

A identidade cultural é o que ancora o sujeito às suas raízes, é o que intermedia a 

memória, a fantasia, a narrativa e o mito; é o que se concretiza dentro da história e da cultura 

e que, de certa forma, se transforma em um posicionamento, uma política, que não se 

enquadra de forma alguma em uma perspectiva única ou transcendental (Hall, 2006).  Assim 

sendo, a retomada da perspectiva de Hall é considerada importante para o presente trabalho 

pois partimos de diferentes experiências culturais que, de certa forma, se interseccionam a 

partir das vivências migrantes das autoras Anzaldúa e Elhillo. Esta afirmação se justifica na 

medida em Hall retoma que não devemos pensar a identidade como um fato, como algo que já 

está dado, mas sim, “devemos pensar na identidade como uma ‘produção’, algo que nunca 

está completo, que é sempre processual e sempre constituído no quadro, e não fora, da 

representação” (Hall, 2006, p. 21).  

É necessário observar aquilo que está contido entre a duplicidade da semelhança e da 

diferença (Hall, 2006), assim como as experiências de Gloria Anzaldúa e Safia Elhillo são 

identificadas no presente trabalho. Como proposto pelo autor, é preciso reconhecer a 

existência de uma “heterogeneidade e diversidade necessárias, por uma concepção de 

‘identidade’ que vive com e pela diferença, e não apesar dela, por hibridismo” (Hall, 2006, p. 

33). Assim sendo, observa-se que é a partir da existência de corpos migrantes, que 

interseccionam culturas, lugares, línguas, músicas, sabores [...] que se torna possível 

desestabilizar os binarismos fixos impostos pela colonialidade a partir de significados e 

representações ocidentais. 

Já o conceito de artivismo, entendido como a fusão entre arte e ativismo, 

configura-se como uma práxis estético-política que recusa a neutralidade da arte, utilizando-a 

como ferramenta de resistência e transformação social (Kester, 2011, p. 3; Felshin, 1995, p. 

9). Ao mobilizar práticas como intervenções urbanas, performances e, em especial, a poesia, o 

artivismo questiona estruturas de poder, evidenciando as violências coloniais, raciais e de 

gênero, enquanto cria espaços de imaginação política e mobilização coletiva (Thompson, 

2012, p. 20; Duncombe, 2002, p. 8). Para Mclaren (2017, p. 88), essa prática atua como 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               137 



 

pedagogia crítica ao formar subjetividades capazes de resistir às lógicas neoliberais e 

coloniais por meio da arte, articulando-se às epistemologias do Sul que reivindicam 

pluralidade de saberes e insurgências frente ao pensamento único (Santos, 2019, p. 45). 

É nesse contexto que se inserem as produções artísticas de Safia Elhillo e Gloria 

Anzaldúa, cujas obras constituem expressões potentes de artivismo ao utilizarem a poesia 

como instrumento de denúncia das violências estruturais e de (re)imaginação de mundos 

Outros. Nesse movimento de insurgência poética, as obras de Elhillo e de Anzaldúa trazem 

em suas obras: 

 
self-portrait with no flag 
& what is a country but the drawing of a line         today i draw thick black 
lines around my eyes & they are a country         & thick red lines around  
my lips & they are a country         & the knife that chops the onions draws 
a smooth line through my finger        & that is a country         & the  
tightening denim presses a soft purple line into my belly         & when  
i smile like my mother a little black line flashes in between my two front teeth  
& for every country that i’ve lost i make another & i make another ​
(Elhillo, 2017, p. 32)25 
 
 To live in the Borderlands means you​
 are neither hispana india negra española​
 nor gabacha, eres mestiza, mulata, half-breed​
 caught in the crossfire between camps​
 while carrying all five races on your back​
 not knowing which side to turn to, run from 
(Trecho do poema “To live in the Borderlands means you”. Anzaldúa, 1987, p. 216, grifos 
da autora)26. 

 

Ambas as autoras utilizam a poesia como prática de artivismo, transformando a 

experiência de mulheres migrantes racializadas em espaço de denúncia e criação de 

pertencimento, desafiando fronteiras coloniais e patriarcais que buscam definir, limitar e 

silenciar seus corpos e existências. Em Elhillo, o corpo se converte em território, 

transformando marcas cotidianas em linhas de resistência, criando pátrias próprias a cada país 

perdido, e substituindo as fronteiras coloniais por espaços de imaginação poética. Já em 

26 Em tradução livre:​
Viver nos limiares significa que você / não é nem hispana india negra española / nem gabacha, eres mestiza, 
mulata, meio-sangue / apanhada no fogo cruzado entre os campos / enquanto carrega todas as cinco raças nas 
costas / sem saber para que lado se voltar, fugir 

25Em tradução livre:​
“& o que é um país senão o desenho de uma linha    hoje eu desenho linhas pretas grossas ao redor dos meus 
olhos & elas são um país      & linhas vermelhas grossas ao redor  dos meus lábios & elas são um país     & a faca 
que corta as cebolas desenha uma linha suave através do meu dedo    & isso é um país     & o  jeans apertado 
pressiona uma linha roxa suave na minha barriga    & quando  eu sorrio como minha mãe uma pequena linha 
preta pisca entre meus dois dentes da frente  & para cada país que eu perdi eu faço outro & eu faço outro”  

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               138 



 

Anzaldúa, a condição de fronteira é reconhecida como espaço de dor e fragmentação, mas 

também como possibilidade de reinvenção subjetiva, recusando as categorias rígidas impostas 

pela colonialidade. 

De acordo com Palermo (2014, p. 10, tradução nossa): “a instância colonial, a fim de 

cumprir seus objetivos, leva consigo a negação de todas as formas de vida e de produção das 

culturas preexistentes”. Essa negação colonial é o que as obras de Safia Elhillo e Gloria 

Anzaldúa contestam por meio de seu artivismo, transformando a poesia em um espaço de 

resistência que reinscreve memórias, técnicas e modos de existência apagados pela 

colonialidade. 

A convergência entre Elhillo e Anzaldúa reside na forma como ambas expandem o 

pensamento de fronteira para além de sua dimensão geopolítica, convertendo-o em prática de 

resistência e estética da transgressão que permite imaginar Outras realidades possíveis. Suas 

poesias funcionam como um artivismo que denuncia as violências coloniais, raciais e 

patriarcais, ao mesmo tempo em que constroem futuros possíveis, transformando a dor do 

deslocamento em força de reinvenção. Assim, o artivismo nas obras de Elhillo e Anzaldúa se 

consolida como uma práxis transformadora que articula a poética ao político, afirmando a 

potência epistêmica e existencial de mulheres migrantes racializadas frente à colonialidade 

contemporânea, e convertendo a poesia em território de insurgência. 

 
 
Considerações Finais 

O percurso da nossa pesquisa teve como princípio condutor a questão: quais os 

principais pontos de convergência entre as obras de Safia Elhillo e Gloria Anzaldúa quanto ao 

desafio da identidade de mulheres migrantes do Sul no Norte Global? Assim sendo, a 

principal concordância entre as autoras mencionadas reside na maneira como ambas 

mobilizam suas experiências de fronteira, não as caracterizando como um local de perda 

definitiva, mas sim, como um potente espaço de produção de novas subjetividades e 

territórios de existência. Como já abordado, é perceptível que as autoras o fazem a partir da 

transformação da linguagem poética em ferramenta de denúncia, reinvenção e insurgência 

contra as lógicas e fissuras coloniais e patriarcais. 

Conforme proposto por Said (1983), a consciência sobre os quatro estágios da 

viagem de uma teoria permite que o diálogo entre Anzaldúa e Elhillo tenha sido realizado 

com o cuidado devido, respeitando as diferenças de suas origens, contextos históricos e 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               139 



 

trajetórias pessoais, ao mesmo tempo em que se propõe a identificar os pontos de contato 

entre as experiências das autoras. A abordagem do autor foi escolhida para compor a presente 

análise por oferecer uma estratégia para a que pudéssemos relacionar as trajetórias de cada 

uma das autoras e assim compreender, por exemplo, como o conceito de borderlands (criado 

por Anzaldúa, e articulado por Elhillo) pode ser ressignificado em novas conjunturas, 

ganhando força e novas camadas de significado. 

Nesse sentido, a concepção de identidade cultural de Stuart Hall também 

demonstra-se como fundamental para interpretar as narrativas das autoras. A presente 

pesquisa busca distanciar-se da percepção de identidade como algo fixo ou essencializado, 

alinhando-se à perspectiva de Hall de que a identidade é um processo de “tornar-se”, uma 

produção contínua. Tanto a experiência de Anzaldúa como a de Elhillo transbordam essa 

identidade que “vive com e pela diferença”, conforme exposto por Hall. Elas não buscam “um 

retorno a uma origem”, e sim buscam a construção de um novo lugar a partir da fragmentação 

e do hibridismo. 

O ponto crucial do hibridismo trazido pelas autoras manifesta-se a partir do artivismo 

poético. A pesquisa demonstra que Anzaldúa, ao declarar que “uma fronteira é um lugar vago 

e indeterminado”, e Elhillo, ao questionar “o que é um país, senão o desenho de uma linha?”, 

utilizam a poesia para redesenhar seus próprios mapas e desafiar a modernidade-colonialidade 

e suas divisões binárias. Assim sendo, seus corpos, suas memórias e sua arte tornam-se 

territórios políticos, onde cada cicatriz, cada traço e cada palavra (especialmente escrita em 

outro idioma) consolidam uma práxis transformadora que articula o poético ao político. 

Por fim, pode-se concluir que o trabalho evidenciou a forma como as obras de Gloria 

Anzaldúa e Safia Elhillo, embora separadas pelo tempo e por especificidades culturais, 

convergem ao transformar a dor do deslocamento e da “colisão cultural” em reinvenção. 

Conforme exposto em seus poemas, as autoras respondem à violência da negação colonial não 

apenas com a denúncia, mas também com a criação de mundos Outros, afirmando a potência 

epistêmica e existencial de mulheres migrantes racializadas. 

 
 
 
 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               140 



 

 
Referências 

A BOLHA EDITORA. VEM AÍ: “Limiares / La Frontera: A Nova Mestiza”. 14 abr. 2025. 
Instagram: @abolhaeditora. Disponível em: https://www.instagram.com/p/DIbpc_OuBdU/. 
Acesso em: 15 jul. 2025. 
 
ADICHIE, Chimamanda Ngozi. Americanah. Tradução de Julia Romeu. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2014.  
 
ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera: the new mestiza. San Francisco: Aunt Lute, 
1987. 
 
ANZALDÚA, Gloria. La conciencia de la mestiza / Rumo a uma nova consciência. Revista 
Estudos Feministas, Florianópolis, v. 13, n. 3, p. 704-719, 2005. Disponível em: 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/S0104-026X2005000300015. Acesso em: 
20 jun. 2025. 
 
ARAÚJO, Thaís Fátima Assis de. Quilombando: reflexões e transformações a partir de 
vivências em comunidades quilombolas. Revista Coletivo SECONBA, [S. l.], v. 4, n. 1, p. 
5–22, 2020. Disponível em: https://www.revistas.uneb.br/seconba/article/view/9192. Acesso 
em: 21 nov. 2025. 
 
BUTTON POETRY. Safia Elhillo. Button Poetry, Online. Disponível em: 
https://buttonpoetry.com/tag/safia-elhillo/. Acesso em:  30 jun. 2025. 
 
CARNEIRO, Aparecida Sueli. A Construção do Outro como não-ser como fundante do ser. 
Tese de doutorado apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade 
de São Paulo, 2005. 
 
DAVIS, Townsend. Weary feet, rested souls: a guided history of the Civil Rights Movement. 
New York: W. W. Norton & Company, 1998. Disponível em: 
https://archive.org/details/wearyfeetresteds00town/page/n7/mode/2up. Acesso em: 15 jul. 
2025. 
 
DAHER, Stephanie. Organização e perspectivismo ameríndio: uma possibilidade para 
multiplicidade conceitual. Dissertação (Mestrado em Administração), Universidade 
Tecnológica Federal do Paraná, Curitiba, 2020. 
 
DUNCOMBE, Stephen. Cultural Resistance Reader. New York: Verso, 2002. 
 
ELHILLO, Safia. Girls that never die: poems. New York: One World, 2022.  
 
ELHILLO, Safia. Searching For the Words to Describe Myself. Online. Harper’s BAZAAR, 06 
jul. 2021. Disponível em: 
https://www.harpersbazaar.com/culture/features/a36674471/searching-for-the-words-to-descri
be-myself/ Acesso em: 30 jun. 2025. 
 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               141 



 

ELHILLO, Safia. The January Children. Nebraska: University of Nebraska Press, 2017. 
 
FELSHIN, Nina (Ed.). But Is It Art? The Spirit of Art as Activism. Seattle: Bay Press, 1995. 
 
FERNÁNDEZ, Marta. As Relações Internacionais e seus epistemicídios. Monções: Revista de 
Relações Internacionais da UFGD, [S. l.], v. 8, n. 15, p. 458–485, 2019. DOI: 
10.30612/rmufgd.v8i15.11552. Disponível em: 
https://ojs.ufgd.edu.br/moncoes/article/view/11552. Acesso em: 21 nov. 2025. 
 
FERREIRA, Ada Cristina. Glória Anzaldúa. Blogs de Ciência da Universidade Estadual de 
Campinas: Mulheres na Filosofia, V. 7, N. 4, 2023, pp. 1-13. Disponível em: 
https://www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/filosofas/gloria-anzaldua/. Acesso em: 30 
jun. 2025. 
 
FLORES, Lori. Grounds for Dreaming: Mexican Americans, Mexican Immigrants, and the 
California Farmworker Movement. Yale University Press, 2016. 
 
HALL, Stuart. Identidade cultural e diáspora. Tradução de Regina Afonso. Comunicação & 
Cultura, Lisboa, n° 1, 2006, pp. 21-35.  
 
JOHANES, Fabian. The Time and the Other: how anthropology makes its objet. New York: 
Columbia University Press, 2002. 
 
KESTER, Grant H. Conversation Pieces: Community and Communication in Modern Art. 
Berkeley: University of California Press, 2011. 
 
LIBRARY OF CONGRESS. Mexican War: A Resource Guide: Introduction. Washington, 
D.C.: Library of Congress. Disponível em: https://guides.loc.gov/mexican-war. Acesso em: 
15 jul. 2025. 
 
MCLAREN, Peter. Pedagogia Crítica e Resistência. São Paulo: Cortez, 2017. 
 
MIGNOLO, Walter. Histórias locais/projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e 
pensamento liminar. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2003.  
 
PALERMO, Santiago. Colonialidad y Cultura. Buenos Aires: Ediciones del CCC, 2014. 
 
PASSOS, Ellen Gomes; QUITO, Victória Louise; MACHADO, Rafaela. As imbricações que 
coexistem em meu corpo: A trajetória artística e política da poetisa Safia Elhillo como 
símbolo de resistência à colonialidade. Revista Re-Unir, Rondônia, v. 11, n. 2, 2024. 
Disponível em: https://periodicos.unir.br/index.php/RE-UNIR/article/view/8208. Acesso em: 
21 mai. 2025. 
 
SAID, Edward. The World, the Text and the Critic. Cambridge: Harvard University Press, 
1983. 
 
SAID, Edward. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2007. 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               142 



 

 
THOMPSON, Nato. Seeing Power: Art and Activism in the 21st Century. Brooklyn: Melville 
House, 2012. 
 
UYEDA, Ray Levy. Meet Safia Elhillo. Stanford Magazine, dez. 2021. Disponível em: 
https://stanfordmag.org/contents/meet-safia-elhillo. Acesso em: 30 jun. 2025. 

 

 

 

Title: POETRY AS A MEANS TO CHALLENGE THE CONSTRAINTS 
OF COLONIALITY: A COMPARATIVE ANALYSIS OF THE MIGRANT 

EXPERIENCES OF GLORIA ANZALDÚA AND SAFIA ELHILLO 
 

 
ABSTRACT: This article proposes a comparative analysis of the works of the poetesses 
Gloria Anzaldúa and Safia Elhillo, aiming to understand how poetry becomes a tool to 
challenge coloniality and the constraints imposed on women with non-hegemonic cultural 
identities in the Global North. The guiding research question is: are there convergences 
between the authors' experiences in the face of the cultural, racial, and gender oppressions 
lived in the United States? As theoretical frameworks, in addition to Anzaldúa and Elhillo, we 
mobilize Edward Said's traveling theories and Stuart Hall's conceptions of cultural identity. 
The analytical strategy of this work is based on a critical engagement with the bibliographies 
produced by the authors regarding their cultural identity. Thus, we explore how Anzaldúa's 
and Elhillo's ideas and experiences, even in distinct contexts, intertwine and gain new 
meaning. As a final conclusion, we understand that their works converge by transforming the 
pain of displacement and cultural collision into a potent space for reinvention and insurgency. 
Both employ artivism through poetic language as a means of denunciation and of constructing 
new subjectivities, challenging the colonial and patriarchal logics that seek to define, limit, 
and silence their bodies and narratives. 
 
 
Keywords: Poetry, Artivism, Migration, Hybridism, feminisms. 

Gláuks: Revista de Letras e Artes- set./dez, 2025-ISSN: 2318-7131-Vol.25, nº3               143 


	 
	 Introdução 
	 Histórias transatlânticas e o encontro na mesma casa (ou prisão): os Estados Unidos 
	 
	Pontos de origem  

	 
	Percorrendo distâncias, condições e resistências: la frontera encontra asmarani 

	 
	Entre identidade cultural e artivismos: a cultura como ponto chave de encontro 

	 
	Considerações Finais 
	 
	Referências 

